ljtihad: Jurnal Studi Hukum Islam
Vol. 3, No. 2, 2025 ISSN: 3024-8892
Official Website: https://ejournal.staika.ac.id/index.php/ijtihad

Demokrasi Modern Dalam Islam:
Telaah Normatif Siyasah Syar’iyyah

Moh. Isa Ansori
STAI Al-Kamal Sarang Rembang, Indonesia
Email. misaansori9@gmail.com

Abstrak

Artikel ini membahas problematika demokrasi modern dalam perspektif Islam
dengan fokus pada penilaian normatif berdasarkan konsep Siyasah Syar’iyyah.
Permasalahan utama penelitian ini adalah bagaimana posisi demokrasi
modern dalam Islam serta sejauh mana prinsip-prinsip demokrasi dapat
diterima dan diadaptasi tanpa bertentangan dengan kedaulatan syariat.
Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis demokrasi modern secara kritis
namun proporsional dengan menempatkannya sebagai mekanisme politik,
bukan sebagai sumber kedaulatan hukum. Metode penelitian yang digunakan
adalah metode penelitian hukum normatif dengan pendekatan teologis-
normatif dan konseptual, melalui kajian terhadap Al-Qur’an, hadis, karya
klasik dan kontemporer Siyasah Syar’iyyah, serta literatur ilmiah yang relevan.
Hasil penelitian menunjukkan bahwa demokrasi modern secara prinsipil
memiliki perbedaan mendasar dengan sistem politik Islam, khususnya pada
aspek kedaulatan dan sumber hukum. Namun demikian, mekanisme
demokrasi seperti partisipasi rakyat dan pemilihan pemimpin dapat diterima
dalam Islam sebagai uslub selama tidak menegasikan supremasi hukum
syariat. Implikasi penelitian ini menegaskan pentingnya penempatan
demokrasi secara terbatas dan terkontrol dalam kerangka nilai-nilai Islam
agar tidak berkembang menjadi legitimasi politik yang bertentangan dengan
tujuan syariat. Kesimpulannya, demokrasi modern dalam Islam hanya dapat
diterima secara normatif sebagai instrumen teknis yang tunduk pada prinsip
Siyasah Syar’iyyah.

Kata Kunci: Demokrasi Modern, Islam, Siyasah Syar’iyyah.

Pendahuluan

Demokrasi modern merupakan sistem politik yang paling dominan
dalam praktik ketatanegaraan kontemporer, termasuk di negara-negara
dengan mayoritas penduduk Muslim (Abdullah, 2018; Held, 2016). Demokrasi
tidak hanya dipahami sebagai mekanisme prosedural pemilihan pemimpin,

tetapi juga sebagai sistem nilai yang menekankan kedaulatan rakyat,

Ijtihad: Jurnal Studi Hukum Islam 10f17


https://ejournal.ssapontianak.ac.id/index.php/Istihsan
https://ejournal.staika.ac.id/index.php/ijtihad
mailto:misaansori9@gmail.com

ljtihad: Jurnal Studi Hukum Islam
Vol. 3, No. 2, 2025 ISSN: 3024-8892
Official Website: https://ejournal.staika.ac.id/index.php/ijtihad

§ gjtihad

partisipasi politik, dan legitimasi hukum berbasis kehendak mayoritas (Alj,
2021; Marzuki, 2017). Perkembangan ini menimbulkan persoalan konseptual
ketika demokrasi diadopsi dalam masyarakat Islam yang secara teologis
memiliki sumber hukum dan legitimasi kekuasaan yang berbeda (Kamali,
2019; Hallaq, 2015).

Dalam Islam, kekuasaan dan pemerintahan tidak diposisikan sebagai
entitas yang otonom dari wahyu. Islam menegaskan bahwa kedaulatan hukum
berada sepenuhnya pada Allah SWT, sementara manusia diberi mandat
sebagai khalifah untuk menjalankan hukum tersebut demi terwujudnya
keadilan dan kemaslahatan (Djazuli, 2016; Auda, 2016). Prinsip ini ditegaskan
secara eksplisit dalam Al-Qur’an:

ERES!

“Hukum itu hanyalah milik Allah” (Al-Qur’an, Terjemahan, Tahun, QS. Al-

An’am:57).

Ayat ini menjadi landasan normatif utama dalam pemikiran politik Islam
dan membedakannya secara fundamental dari demokrasi modern yang
menempatkan kehendak manusia sebagai sumber legitimasi hukum (Rofiq,
2020; Syarif, 2018).

Meskipun menempatkan kedaulatan pada Allah, Islam tidak menafikan
peran umat dalam pengelolaan urusan publik. Al-Qur'an mengakui prinsip
musyawarah sebagai mekanisme sosial-politik yang penting dalam kehidupan
bermasyarakat dan bernegara:

8 05355 Bl

“Dan urusan mereka diputuskan dengan musyawarah di antara mereka”

(Al-Qur’an, Terjemahan, Tahun, QS. Ash-Shiira:38).

Hal ini menunjukkan bahwa partisipasi umat diakui dalam Islam, namun
tetap berada dalam koridor nilai-nilai syariat (Nasution, 2019; Mahfud MD,
2017).

Musyawarah dalam Islam memiliki karakter normatif yang
membedakannya dari demokrasi modern. Musyawarah tidak bersifat bebas
nilai, karena hasilnya tidak boleh bertentangan dengan ketentuan Al-Qur’an

dan Sunnah (Zuhaili, 2016; Tahir, 2019). Dengan demikian, prinsip mayoritas

Ijtihad: Jurnal Studi Hukum Islam 2017


https://ejournal.ssapontianak.ac.id/index.php/Istihsan
https://ejournal.staika.ac.id/index.php/ijtihad

ljtihad: Jurnal Studi Hukum Islam
Vol. 3, No. 2, 2025 ISSN: 3024-8892
Official Website: https://ejournal.staika.ac.id/index.php/ijtihad

dalam demokrasi modern tidak dapat diterima secara mutlak apabila
bertentangan dengan hukum Islam.

Batasan normatif terhadap kekuasaan dan ketaatan juga ditegaskan
dalam hadis Nabi Muhammad SAW. Dalam salah satu hadis yang diriwayatkan
oleh al-Bukhari dan Muslim:

Syl el 1)

“Sesungguhnya ketaatan itu hanya dalam perkara yang ma’ruf” (Bukhari

& Muslim, Tahun).

Hadis ini menegaskan bahwa legitimasi kekuasaan dalam Islam tidak
bersifat absolut, melainkan terikat pada prinsip kebenaran dan keadilan
sesuai syariat (Salim & Nurbani, 2017; Sukardja, 2017).

Kajian kontemporer mengenai relasi antara Islam dan demokrasi
menunjukkan adanya perbedaan pendekatan di kalangan sarjana Muslim.
Sebagian pemikir Muslim modern memandang demokrasi memiliki titik temu
etis dengan Islam, terutama dalam aspek keadilan, akuntabilitas, dan
partisipasi politik (Effendy, 2017; Soekanto & Mamudji, 2019). Pendekatan ini
cenderung menempatkan demokrasi sebagai sarana yang dapat dimanfaatkan
selama tidak bertentangan dengan nilai-nilai dasar Islam.

Di sisi lain, terdapat kajian yang bersikap lebih kritis terhadap demokrasi
modern karena dinilai berpotensi menggeser kedaulatan hukum dari wahyu
kepada manusia. Demokrasi modern dipandang sebagai produk modernitas
Barat yang membawa konsekuensi filosofis dan moral yang tidak selalu sejalan
dengan Islam (Hallag, 2015; Held, 2016). Pandangan ini menekankan
pentingnya kehati-hatian dalam mengadopsi demokrasi sebagai sistem politik
dalam masyarakat Muslim.

Namun demikian, penelitian-penelitian tersebut umumnya masih
berada pada dua kutub ekstrem, yaitu penerimaan demokrasi secara normatif
tanpa batasan syariat, atau penolakan demokrasi secara total tanpa
menawarkan kerangka alternatif yang aplikatif. Kesenjangan penelitian
(research gap) terletak pada minimnya kajian yang secara sistematis
membedakan demokrasi sebagai ideologi politik dan demokrasi sebagai

instrumen teknis pemerintahan. Padahal, pembedaan ini sangat penting dalam

Ijtihad: Jurnal Studi Hukum Islam 30f17


https://ejournal.ssapontianak.ac.id/index.php/Istihsan
https://ejournal.staika.ac.id/index.php/ijtihad

ljtihad: Jurnal Studi Hukum Islam
Vol. 3, No. 2, 2025 ISSN: 3024-8892
Official Website: https://ejournal.staika.ac.id/index.php/ijtihad

kerangka Siyasah Syar’iyyah agar demokrasi tidak diposisikan sebagai sumber
kedaulatan hukum (Rahardjo, 2018; Ibrahim, 2016).

Berdasarkan kesenjangan tersebut, penelitian ini memandang perlu
untuk melakukan telaah normatif terhadap demokrasi modern dalam
perspektif Siyasah Syar’iyyah. Permasalahan utama penelitian ini adalah
bagaimana kedudukan demokrasi modern dalam Islam dan sejauh mana
prinsip-prinsip demokrasi dapat diakomodasi tanpa menegasikan kedaulatan
syariat (Sidharta, 2017; Ali, 2021). Penelitian ini bertujuan untuk memberikan
kerangka konseptual yang proporsional dalam memahami demokrasi sebagai
instrumen politik yang bersifat terbatas dan terikat oleh hukum Islam
(Nasution, 2019; Marzuki, 2017).

Penelitian ini menjadi penting karena praktik demokrasi di banyak
negara Muslim sering kali diadopsi secara prosedural tanpa disertai
pemahaman normatif yang memadai (Abdullah, 2018; Rofig, 2020).
Akibatnya, demokrasi tidak jarang dijadikan legitimasi bagi kebijakan politik
yang bertentangan dengan nilai-nilai syariat. Oleh karena itu, kajian ini
diharapkan dapat memberikan kontribusi teoretis bagi pengembangan kajian
Siyasah Syar’iyyah serta menjadi rujukan normatif dalam praktik politik Islam

kontemporer (Kamali, 2019; Hallaq, 2015).

Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan jenis penelitian hukum normatif, yaitu
penelitian yang menempatkan hukum sebagai norma atau kaidah yang
dijadikan dasar untuk menilai suatu persoalan hukum (Ali, 2021; Marzuki,
2017). Penelitian hukum normatif bertujuan untuk mengkaji asas, norma, dan
konsep hukum yang berlaku, baik yang bersumber dari peraturan, doktrin,
maupun ajaran normatif yang hidup dalam masyarakat. Dalam konteks
penelitian ini, pendekatan normatif dipilih karena fokus kajian diarahkan pada
analisis demokrasi modern dalam perspektif Islam berdasarkan prinsip-
prinsip Siyasah Syar’iyyah (Djazuli, 2016; Auda, 2016).

Pendekatan penelitian yang digunakan meliputi pendekatan teologis-

normatif dan pendekatan konseptual. Pendekatan teologis-normatif

Ijtihad: Jurnal Studi Hukum Islam 4 0f17


https://ejournal.ssapontianak.ac.id/index.php/Istihsan
https://ejournal.staika.ac.id/index.php/ijtihad

ljtihad: Jurnal Studi Hukum Islam
Vol. 3, No. 2, 2025 ISSN: 3024-8892
Official Website: https://ejournal.staika.ac.id/index.php/ijtihad

digunakan untuk mengkaji sumber-sumber hukum Islam berupa Al-Qur’an
dan hadis dalam menentukan konsep kedaulatan hukum, musyawarah, dan
legitimasi kekuasaan (Zuhaili, 2016; Salim & Nurbani, 2017). Pendekatan
konseptual digunakan untuk menelaah dan membangun pemahaman
mengenai konsep demokrasi modern serta membandingkannya dengan
konsep Siyasah Syar’iyyah sebagaimana dikembangkan dalam literatur hukum
I[slam dan pemikiran politik Islam kontemporer (Kamali, 2019; Effendy, 2017).

Subjek penelitian ini adalah norma dan konsep hukum yang berkaitan
dengan sistem politik dan pemerintahan dalam Islam, bukan individu,
kelompok, atau institusi tertentu. Dengan demikian, penelitian ini tidak terikat
pada lokasi geografis tertentu dan dilaksanakan melalui penelitian
kepustakaan (library research). Penelitian kepustakaan dipandang tepat
karena objek kajian utama berupa teks normatif dan doktrin hukum, bukan
perilaku empiris masyarakat (Ibrahim, 2016; Soekanto & Mamudji, 2019).

Rancangan penelitian disusun secara deskriptif-analitis normatif.
Tahapan penelitian dimulai dengan inventarisasi konsep demokrasi modern
dalam literatur politik kontemporer, dilanjutkan dengan pengkajian prinsip-
prinsip dasar Siyasah Syar’iyyah yang berkaitan dengan kekuasaan dan
pemerintahan. Tahap selanjutnya adalah analisis normatif terhadap
kesesuaian dan batas penerimaan demokrasi modern dalam Islam, yang
kemudian dirumuskan secara sistematis sebagai temuan penelitian (Nasution,
2019; Mahfud MD, 2017).

Sumber data dalam penelitian ini terdiri atas bahan hukum primer dan
bahan hukum sekunder. Bahan hukum primer meliputi Al-Qur’an dan hadis
Nabi Muhammad SAW yang berkaitan dengan konsep kekuasaan,
kepemimpinan, musyawarah, dan ketaatan, serta karya-karya utama tentang
Siyasah Syar’iyyah (Djazuli, 2016; Zuhaili, 2016). Bahan hukum sekunder
meliputi buku, artikel jurnal ilmiah, dan publikasi akademik karya sarjana
Indonesia yang membahas metodologi penelitian hukum, hukum Islam, dan
politik Islam (Ali, 2021; Marzuki, 2017; Effendy, 2017).

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi kepustakaan, yaitu

dengan cara menelusuri, membaca, dan mengkaji secara sistematis bahan-

Ijtihad: Jurnal Studi Hukum Islam 50f17


https://ejournal.ssapontianak.ac.id/index.php/Istihsan
https://ejournal.staika.ac.id/index.php/ijtihad

ljtihad: Jurnal Studi Hukum Islam
Vol. 3, No. 2, 2025 ISSN: 3024-8892
Official Website: https://ejournal.staika.ac.id/index.php/ijtihad

bahan hukum dan literatur ilmiah yang relevan dengan topik penelitian.
Bahan-bahan tersebut kemudian diklasifikasikan berdasarkan tema kajian,
seperti kedaulatan hukum, prinsip musyawarah, legitimasi kekuasaan, dan
posisi demokrasi dalam Islam (Sidharta, 2017; Salim & Nurbani, 2017). Teknik
ini bertujuan untuk memperoleh gambaran normatif yang komprehensif dan
terstruktur.

Analisis data dilakukan dengan menggunakan penalaran deduktif
normatif dan penafsiran hukum. Penalaran deduktif digunakan untuk menarik
kesimpulan dari prinsip-prinsip umum hukum Islam ke dalam konteks
demokrasi modern (Kamali, 2019; Tahir, 2019). Penafsiran hukum digunakan
untuk memahami makna normatif teks keagamaan dan doktrin Siydasah
Syar’iyyah secara sistematis, guna menjawab permasalahan penelitian sesuai
tujuan yang telah ditetapkan (Hallaqg, 2015; Rofiq, 2020).

Dengan pendekatan metodologi ini, penelitian memastikan bahwa
evaluasi terhadap demokrasi modern dilakukan berdasarkan norma dan
prinsip hukum Islam, sehingga hasil kajian tidak hanya bersifat teoritis, tetapi

juga relevan secara normatif dalam praktik politik Islam kontemporer.

Hasil dan Pembasan
Integrasi Demokrasi sebagai Uslib Siyasi dalam Kerangka Metodologi
Hukum Islam

Dalam diskursus politik kontemporer, demokrasi modern sering
dipahami sebagai sistem politik yang menempatkan rakyat sebagai sumber
utama legitimasi kekuasaan dan hukum (Held, 2016; Abdullah, 2018).
Konsepsi ini menegaskan bahwa kehendak manusia, yang diekspresikan
melalui mekanisme mayoritas, menjadi dasar pembentukan kebijakan publik.
Pandangan semacam ini lahir dari pengalaman Barat dalam membatasi
kekuasaan absolut negara dan gereja, namun tidak selalu dapat diterapkan
secara utuh dalam kerangka normatif Islam (Hallaqg, 2015; Rofiq, 2020).

Integrasi demokrasi sebagai usliib siyasi dalam kerangka hukum Islam
menunjukkan fleksibilitas inheren dari Siyasah Syar’iyyah. Hukum Islam tidak

menetapkan bentuk institusi politik tertentu secara rigid, melainkan

Ijtihad: Jurnal Studi Hukum Islam 6 0f17


https://ejournal.ssapontianak.ac.id/index.php/Istihsan
https://ejournal.staika.ac.id/index.php/ijtihad

ljtihad: Jurnal Studi Hukum Islam
Vol. 3, No. 2, 2025 ISSN: 3024-8892
Official Website: https://ejournal.staika.ac.id/index.php/ijtihad

memberikan ruang ijtihad dalam menentukan sarana politik yang relevan
dengan konteks sosial dan kebutuhan masyarakat (Djazuli, 2016; Kamali,
2019). Dengan demikian, demokrasi dapat dipahami sebagai instrumen politik
kontekstual, bukan doktrin normatif yang berdiri sendiri, dan dievaluasi
berdasarkan sejauh mana mekanisme tersebut mampu mewujudkan keadilan
dan kemaslahatan publik (Effendy, 2017; Syarif, 2018).

Dalam perspektif hukum Islam kontemporer, penerimaan terhadap
demokrasi tidak dimaksudkan sebagai adopsi ideologis filsafat politik Barat,
melainkan sebagai bentuk adaptasi metodologis terhadap sistem pengelolaan
kekuasaan yang efektif dan rasional (Mahfud MD, 2017; Nasution, 2019).
Demokrasi ditempatkan sebagai wasilah, bukan ghayah, sehingga legitimasi
penggunaannya ditentukan oleh kesesuaiannya dengan prinsip-prinsip dasar
syariat, seperti perlindungan hak asasi manusia, keadilan hukum, dan
partisipasi masyarakat (Zuhaili, 2016; Tahir, 2019).

Dalam kerangka Siyasah Syar’iyyah, kedaulatan hukum bersumber dari
ketentuan Allah SWT, bukan dari kehendak manusia. Oleh karena itu,
legitimasi kekuasaan dalam Islam tidak ditentukan oleh jumlah suara
mayoritas semata, melainkan oleh sejauh mana kekuasaan tersebut tunduk
pada prinsip-prinsip syariat (Djazuli, 2016; Auda, 2016). Perbedaan
paradigma ini menunjukkan bahwa demokrasi modern tidak dapat diterima
sebagai sistem nilai yang berdiri sendiri, karena berpotensi menimbulkan
ketegangan epistemologis dengan kedaulatan syariat (Rofig, 2020; Hallaq,
2015).

Sejarah politik Islam menunjukkan adanya ruang fleksibilitas dalam
penggunaan mekanisme pemerintahan selama tidak bertentangan dengan
prinsip syariat. Dengan demikian, demokrasi modern dapat dipahami secara
proporsional sebagai instrumen atau mekanisme teknis, bukan ideologi politik
yang menentukan sumber hukum. Penempatan demokrasi pada posisi ini
memungkinkan umat Islam berinteraksi secara kritis dengan sistem politik
modern tanpa Kkehilangan fondasi normatif ajaran Islam (Kamali, 2019;

Effendy, 2017).

Ijtihad: Jurnal Studi Hukum Islam 7 of 17


https://ejournal.ssapontianak.ac.id/index.php/Istihsan
https://ejournal.staika.ac.id/index.php/ijtihad

ljtihad: Jurnal Studi Hukum Islam
Vol. 3, No. 2, 2025 ISSN: 3024-8892
Official Website: https://ejournal.staika.ac.id/index.php/ijtihad

Musyawarah dan Partisipasi Politik: Titik Temu dan Batas Normatif

Dalam wacana politik Islam kontemporer, musyawarah sering
dipandang sebagai konsep yang memiliki kemiripan dengan prinsip
partisipasi politik dalam demokrasi modern (Zuhaili, 2016; Nasution, 2019).
Keduanya menekankan pentingnya keterlibatan masyarakat dalam
pengambilan keputusan publik, sebagai mekanisme untuk mencegah
kekuasaan otoriter dan menjaga akuntabilitas penguasa (Mahfud MD, 2017;
Syarif, 2018).

Namun, meskipun terdapat kesamaan prosedural, musyawarah dalam
[slam memiliki karakter normatif yang berbeda secara fundamental dari
demokrasi modern. Musyawarah tidak bertujuan menentukan kebenaran
normatif melalui suara mayoritas, melainkan sebagai sarana kolektif untuk
menemukan keputusan terbaik yang tetap berada dalam koridor syariat
(Djazuli, 2016; Auda, 2016). Hasil musyawarah tidak memiliki legitimasi
apabila bertentangan dengan prinsip hukum Islam, meskipun didukung
mayoritas peserta (Rofiq, 2020; Tahir, 2019).

Dalam praktik kontemporer, prinsip musyawarah dapat diterapkan
melalui Dewan Ulama, Majelis Syura, atau forum konsultatif yang berfungsi
memberi masukan terhadap pengambilan kebijakan publik. Mekanisme ini
menekankan partisipasi kolektif berbasis norma, bukan partisipasi
mayoritarian tanpa batas, sehingga tetap menjaga supremasi hukum syariat
(Effendy, 2017; Kamali, 2019).

Pendekatan yang menempatkan demokrasi sebagai instrumen politik
sejalan dengan pandangan sejumlah pemikir hukum Islam kontemporer yang
menekankan pemihakan pada tujuan normatif syariat dibandingkan
mekanisme prosedural semata (Salim & Nurbani, 2017; Hallag, 2015).
Demokrasi tidak dinilai dari asal-usul historisnya, melainkan dari fungsi dan
dampaknya terhadap realisasi keadilan dan kemaslahatan publik.

Sebaliknya, demokrasi modern cenderung menempatkan suara
mayoritas sebagai legitimasi tertinggi dalam pengambilan keputusan politik.

Mekanisme ini berasumsi bahwa kehendak kolektif manusia merupakan

Ijtihad: Jurnal Studi Hukum Islam 80f17


https://ejournal.ssapontianak.ac.id/index.php/Istihsan
https://ejournal.staika.ac.id/index.php/ijtihad

ljtihad: Jurnal Studi Hukum Islam
Vol. 3, No. 2, 2025 ISSN: 3024-8892
Official Website: https://ejournal.staika.ac.id/index.php/ijtihad

sumber utama kebenaran politik dan hukum. Dalam konteks ini, tidak terdapat
batas normatif transenden yang secara tegas membatasi hasil keputusan
mayoritas, selain kesepakatan prosedural yang dibangun secara sosial dan
politik (Held, 2016; Abdullah, 2018).

Perbedaan paradigma tersebut menunjukkan bahwa musyawarah tidak
dapat disamakan secara substantif dengan demokrasi. Musyawarah
merupakan mekanisme deliberatif yang terikat pada nilai-nilai wahyu,
sedangkan demokrasi modern lebih bersifat agregatif dan prosedural.
Penyamaan keduanya secara simplistik berpotensi mengaburkan batas
normatif antara kehendak manusia dan ketentuan syariat dalam praktik
politik Islam.

Oleh karena itu, penelitian ini menegaskan bahwa partisipasi politik
dalam Islam harus dipahami dalam kerangka musyawarah yang normatif,
bukan dalam kerangka demokrasi mayoritarian yang absolut. Partisipasi
politik umat Islam tetap penting dan relevan, namun diarahkan untuk
memperkuat ketaatan pada nilai-nilai syariat, bukan untuk melegitimasi
keputusan politik yang bertentangan dengan prinsip dasar Islam.

Selain itu, penegasan normatif ini juga memiliki implikasi praktis: setiap
mekanisme pengambilan keputusan publik yang menggunakan prinsip
musyawarah harus dilengkapi dengan mekanisme evaluasi syariat, seperti
konsultasi dengan ulama atau komite syariah, untuk memastikan bahwa
keputusan yang dihasilkan tetap berada dalam koridor hukum Islam (Rofiq,
2020; Tahir, 2019). Dengan demikian, musyawarah tidak hanya bersifat

prosedural tetapi juga legitimasi secara normatif.

Demokrasi sebagai Uslub Siyasi: Temuan Normatif Penelitian

Temuan penelitian menegaskan bahwa demokrasi modern tidak dapat
diterima sebagai sumber legitimasi hukum dalam perspektif Islam, melainkan
hanya sebagai uslib siyasi, yaitu instrumen atau metode teknis untuk
pengelolaan kekuasaan (Kamali, 2019; Rofiq, 2020). Demokrasi tidak

menentukan norma, tetapi dapat digunakan untuk mengatur mekanisme

Ijtihad: Jurnal Studi Hukum Islam 90f17


https://ejournal.ssapontianak.ac.id/index.php/Istihsan
https://ejournal.staika.ac.id/index.php/ijtihad

ljtihad: Jurnal Studi Hukum Islam
Vol. 3, No. 2, 2025 ISSN: 3024-8892
Official Website: https://ejournal.staika.ac.id/index.php/ijtihad

partisipasi rakyat, pergantian pemimpin, dan pengawasan kekuasaan secara
prosedural (Zuhaili, 2016; Tahir, 2019).

Prinsip ini berakar pada konsep Siyasah Syar’iyyah, yang membedakan
antara tujuan normatif syariat (ghdyah) dan sarana pencapaiannya (wasilah).
Demokrasi dapat diterima selama mekanismenya selaras dengan prinsip
keadilan, kemaslahatan, dan kepatuhan terhadap hukum Allah SWT (Djazuli,
2016; Auda, 2016). Dengan kata lain, demokrasi tidak pernah bersifat absolut;
legitimasi mekanismenya bergantung pada sejauh mana ia memfasilitasi
penerapan hukum Islam.

Dalam konteks ini, penerapan demokrasi sebagai usliib siyasi menuntut
seleksi kritis terhadap mekanisme demokrasi modern. Misalnya, pemungutan
suara mayoritas dapat digunakan untuk menentukan prioritas pembangunan
publik, namun keputusan politik yang bertentangan dengan prinsip syariat
tidak sah secara normatif. Hal ini menekankan bahwa demokrasi hanya
berfungsi sebagai instrumen administratif, bukan ideologi normatif yang
berdiri sendiri (Hallag, 2015; Syarif, 2018).

Lebih jauh, pendekatan ini menempatkan demokrasi dalam posisi
instrumental dan kondisional. Manusia tidak berperan sebagai pencipta
hukum, melainkan sebagai pelaksana hukum Ilahi yang bertugas mengelola
urusan publik dalam kerangka syariat. Dengan demikian, legitimasi kekuasaan
tidak ditentukan oleh mayoritas suara semata, melainkan oleh konsistensi
dengan prinsip syariat, termasuk keadilan, ketaatan pada hukum Allah, dan
kemaslahatan umat (Kamali, 2019; Rofiq, 2020).

Secara konseptual, pendekatan ini menempati posisi tengah antara dua
ekstrem: 1) Penerimaan penuh demokrasi sebagai sistem normatif yang
sejalan dengan Islam, yang berpotensi menggeser otoritas hukum Ilahi; dan 2)
Penolakan total terhadap demokrasi, yang menolak mekanisme teknis modern
tanpa menawarkan alternatif kontekstual.

Dengan menempatkan demokrasi sebagai uslib siyasi, penelitian ini
menekankan fungsionalitas demokrasi: sebagai alat untuk mengatur

partisipasi politik, memastikan pergantian kepemimpinan, dan meningkatkan

Ijtihad: Jurnal Studi Hukum Islam 10 of 17


https://ejournal.ssapontianak.ac.id/index.php/Istihsan
https://ejournal.staika.ac.id/index.php/ijtihad

ljtihad: Jurnal Studi Hukum Islam
Vol. 3, No. 2, 2025 ISSN: 3024-8892
Official Website: https://ejournal.staika.ac.id/index.php/ijtihad

akuntabilitas penguasa, tanpa melampaui batas normatif yang ditetapkan
syariat (Djazuli, 2016; Tahir, 2019).

Contoh praktis penerapan prinsip ini dapat ditemukan pada forum
musyawarah berbasis syura, pemilihan kepala daerah yang melibatkan
konsultasi ulama, dan lembaga representatif modern yang tunduk pada batas
syariat. Dalam praktik tersebut, demokrasi tetap menjadi mekanisme
administratif untuk mencapai kemaslahatan publik, bukan sumber hukum
atau legitimasi moral utama.

Kesimpulannya, demokrasi dalam perspektif Siyasah Syar’iyyah bersifat
instrumental, selektif, dan terkendali, memungkinkan umat Islam
berpartisipasi dalam politik modern tanpa mengorbankan prinsip kedaulatan
mekanisme praktis, sehingga demokrasi dapat digunakan secara proporsional

dan bertanggung jawab (Kamali, 2019; Hallaqg, 2015; Rofiq, 2020).

Integrasi Temuan dalam Kerangka Ilmu Hukum Islam

Temuan penelitian menegaskan bahwa demokrasi modern, ketika
diposisikan sebagai uslub siyasi, dapat diintegrasikan dalam kerangka ilmu
hukum Islam, khususnya dalam kajian Siyasah Syar’iyyah kontemporer.
Integrasi ini menunjukkan bahwa hukum Islam memiliki fleksibilitas
metodologis untuk merespons dinamika sosial-politik tanpa mengorbankan
prinsip normatifnya (Kamali, 2019; Rofiq, 2020).

Prinsip utama yang mendasari integrasi ini adalah pemisahan antara
tujuan normatif syariat (ghayah) dan sarana pencapaiannya (wasilah). Tujuan
normatif mencakup keadilan, kemaslahatan umat, dan perlindungan hak asasi,
sedangkan sarana pencapaian dapat bersifat fleksibel dan kontekstual.
Dengan demikian, demokrasi dapat diposisikan sebagai sarana metodologis
untuk mencapai tujuan syariat, sepanjang mekanismenya tetap berada dalam
koridor hukum Islam (Djazuli, 2016; Auda, 2016).

Dalam praktik, integrasi demokrasi sebagai uslib siyasi dapat
diwujudkan melalui beberapa mekanisme: 1) Forum musyawarah dan

konsultasi ulama, yang menjamin keputusan politik tetap sesuai prinsip

Ijtihad: Jurnal Studi Hukum Islam 110f17


https://ejournal.ssapontianak.ac.id/index.php/Istihsan
https://ejournal.staika.ac.id/index.php/ijtihad

ljtihad: Jurnal Studi Hukum Islam
Vol. 3, No. 2, 2025 ISSN: 3024-8892
Official Website: https://ejournal.staika.ac.id/index.php/ijtihad

syariat; 2) Pemilihan publik berbasis prosedur demokratis, yang tunduk pada
regulasi hukum Islam dan prinsip keadilan sosial. 3) Mekanisme pengawasan
dan akuntabilitas, di mana kekuasaan dievaluasi bukan hanya secara
prosedural, tetapi juga normatif melalui panduan syariat (Kamali, 2019; Tahir,
2019).

Pendekatan ini juga menekankan konstruksi normatif dalam metodologi
hukum Islam. Penilaian terhadap demokrasi tidak didasarkan pada efektivitas
politik semata, tetapi pada kesesuaiannya dengan nilai-nilai dasar syariat,
prinsip keadilan, dan kemaslahatan umum (Hallag, 2015; Syarif, 2018).
Dengan demikian, demokrasi diakui sebagai instrumen adaptif, bukan sebagai
sumber hukum atau ideologi yang menentukan norma.

Secara konseptual, integrasi ini menegaskan beberapa implikasi penting:
1) Demokrasi tidak menggantikan wahyu sebagai sumber kedaulatan hukum;
2) Mekanisme demokrasi harus selektif dan terkendali, untuk menghindari
absolutisasi kehendak manusia yang dapat bertentangan dengan syariat, dan
3) Hukum Islam dipandang dinamis dan responsif, mampu menyesuaikan diri
dengan konteks sosial-politik modern tanpa kehilangan identitas normatifnya
(Rofiq, 2020; Effendy, 2017).

Integrasi ini sekaligus menyediakan kerangka evaluatif bagi praktik
politik kontemporer di negara Muslim. Setiap penggunaan mekanisme
demokrasi dapat dievaluasi berdasarkan kesesuaiannya dengan prinsip
syariat, sehingga mencegah terjadinya konflik antara hukum Islam dan praktik
politik modern. Dengan pendekatan ini, Siyasah Syar’iyyah berperan sebagai
kerangka normatif utama, sedangkan demokrasi berfungsi sebagai alat
administratif dan metodologis untuk mencapai tujuan syariat (Kamali, 2019;
Hallaq, 2015).

Dengan demikian, integrasi demokrasi sebagai usliib siyasi memperkuat
kapasitas hukum Islam dalam menghadapi tantangan politik kontemporer. Hal
ini menunjukkan bahwa hukum Islam tidak statis, tetapi memiliki mekanisme
internal untuk menyesuaikan diri dengan realitas modern, sekaligus menjaga
prinsip-prinsip normatif yang menjadi fondasi moral dan hukum bagi

masyarakat Muslim.

Ijtihad: Jurnal Studi Hukum Islam 12 of 17


https://ejournal.ssapontianak.ac.id/index.php/Istihsan
https://ejournal.staika.ac.id/index.php/ijtihad

ljtihad: Jurnal Studi Hukum Islam
Vol. 3, No. 2, 2025 ISSN: 3024-8892
Official Website: https://ejournal.staika.ac.id/index.php/ijtihad

Implikasi Teoretis dan Praktis

Penelitian ini memiliki implikasi teoretis yang signifikan bagi kajian
hukum dan politik Islam, khususnya dalam konteks Siyasah Syar’iyyah. Secara
teoretis, penelitian ini menegaskan perlunya pendekatan normatif-fungsional
dalam memahami relasi antara Islam dan demokrasi modern. Demokrasi tidak
lagi dianalisis secara dikotomis sejalan atau bertentangan dengan Islam
melainkan berdasarkan fungsi, batas, dan dampaknya terhadap realisasi nilai-

nilai syariat (Abdullah, 2018; Rofiq, 2020).

Implikasi Teoretis.

Penelitian ini memiliki implikasi teoretis yang signifikan bagi
kajian hukum dan politik Islam, khususnya dalam konteks Siyasah
Syar’iyyah. Secara teoretis, penelitian ini menegaskan perlunya
pendekatan normatif-fungsional dalam memahami relasi antara Islam
dan demokrasi modern. 1. Demokrasi tidak lagi dianalisis secara
dikotomis sejalan atau bertentangan dengan Islam melainkan
berdasarkan fungsi, batas, dan dampaknya terhadap realisasi nilai-nilai
syariat (Abdullah, 2018; Rofiq, 2020). 2. Demokrasi dapat diposisikan
sebagai uslub siyasi, yaitu sarana untuk mewujudkan tujuan syariat,
bukan sebagai sumber hukum normatif. Pendekatan ini memperkuat
prinsip pemisahan antara nilai normatif syariat dan mekanisme
praktis, sehingga memungkinkan interaksi kritis dengan sistem politik
modern tanpa mengorbankan prinsip kedaulatan Allah SWT (Kamali,
2019; Tahir, 2019). 3. Kerangka ini mendorong pengembangan teori
Siyasah Syar’iyyah yang lebih kontekstual, adaptif terhadap perubahan
sosial-politik, sekaligus mempertahankan identitas normatif Islam

(Hallag, 2015; Syarif, 2018).

Implikasi Praktis.
Implikasi Praktis yang signifikan bagi kajian hukum dan politik
Islam, 1. Demokrasi dapat digunakan sebagai alat pengelolaan politik

modern, termasuk pengaturan partisipasi politik, pergantian

Ijtihad: Jurnal Studi Hukum Islam 13 of 17


https://ejournal.ssapontianak.ac.id/index.php/Istihsan
https://ejournal.staika.ac.id/index.php/ijtihad

ljtihad: Jurnal Studi Hukum Islam
Vol. 3, No. 2, 2025 ISSN: 3024-8892
Official Website: https://ejournal.staika.ac.id/index.php/ijtihad

kepemimpinan, dan mekanisme pengawasan kekuasaan. 2. Mekanisme
demokrasi harus tetap berada dalam kendali prinsip syariat, sehingga
tidak menjadi legitimasi bagi kebijakan yang bertentangan dengan
hukum Islam (Djazuli, 2016; Kamali, 2019). 3. Praktik demokrasi di
negara-negara Muslim sebaiknya mengadopsi model selektif dan kritis,
seperti pemilihan publik berbasis musyawarah, konsultasi ulama, dan
lembaga syura modern, yang menekankan legitimasi normatif dari
syariat. 4. Pemanfaatan demokrasi tanpa batas normatif dapat
menimbulkan risiko pergeseran kedaulatan hukum dari wahyu ke
kehendak manusia, yang berpotensi menciptakan kebijakan politik
yang tidak adil atau bertentangan syariat (Hallaqg, 2015; Rofiqg, 2020).

Selain itu, implikasi praktis ini menuntut adanya mekanisme evaluasi
dan kontrol normatif, misalnya melalui dewan syura atau komite ulama, agar
keputusan politik tetap sah secara normatif. Pendekatan semacam ini
memastikan bahwa demokrasi berfungsi sebagai instrumen administratif dan
bukan ideologi yang menggeser posisi hukum Ilahi.

Dengan perspektif ini, penelitian menawarkan model relasi seimbang
antara agama dan negara dalam konteks demokrasi modern: a. Demokrasi
sebagai instrumen administratif; b. Siyasah Syar’iyyah sebagai kerangka
normatif utama; dan c. Partisipasi politik umat Islam dapat berlangsung secara
kritis dan selektif, tanpa melampaui prinsip kedaulatan syariat.

Secara Kkeseluruhan, implikasi teoretis dan praktis penelitian ini
menunjukkan bahwa keberhasilan integrasi demokrasi dalam Islam sangat
bergantung pada kejelasan batas normatif dan seleksi fungsional mekanisme
politik. Tanpa batas tersebut, demokrasi berpotensi berubah dari alat
pengelolaan kekuasaan menjadi ideologi yang mengaburkan prinsip-prinsip
dasar hukum Islam. Pendekatan normatif-fungsional ini memberikan model
konseptual dan praktis bagi pengembangan ilmu hukum Islam yang relevan

dengan tantangan politik kontemporer.

Ijtihad: Jurnal Studi Hukum Islam 14 of 17


https://ejournal.ssapontianak.ac.id/index.php/Istihsan
https://ejournal.staika.ac.id/index.php/ijtihad

ljtihad: Jurnal Studi Hukum Islam
Vol. 3, No. 2, 2025 ISSN: 3024-8892
Official Website: https://ejournal.staika.ac.id/index.php/ijtihad

Penutup

Berdasarkan hasil dan pembahasan penelitian, dapat disimpulkan
bahwa demokrasi modern dalam perspektif Islam tidak dapat diposisikan
sebagai sistem normatif yang menentukan sumber hukum dan legitimasi
kekuasaan. Dalam kerangka Siyasah Syar’iyyah, kedaulatan hukum secara
prinsip berada pada Allah SWT, sementara manusia berperan sebagai
pelaksana dan pengelola hukum Ilahi dalam kehidupan sosial dan politik. Oleh
karena itu, demokrasi modern tidak dapat diterima sebagai ideologi politik
yang berdiri sendiri dan menggantikan otoritas syariat dalam penetapan
hukum dan kebijakan publik.

Penelitian ini juga menyimpulkan bahwa meskipun terdapat titik temu
antara demokrasi modern dan konsep musyawarah dalam Islam pada aspek
partisipasi politik, keduanya berbeda secara mendasar dalam landasan
normatifnya. Musyawarah dalam Islam tidak bertumpu pada kehendak
mayoritas sebagai sumber kebenaran normatif, melainkan sebagai mekanisme
kolektif untuk menemukan keputusan terbaik dalam batas-batas syariat.
Dengan demikian, penyamaan musyawarah dengan demokrasi secara
substantif tidak dapat dibenarkan karena berpotensi mengaburkan perbedaan
antara kehendak manusia dan ketentuan wahyu.

Temuan utama penelitian ini adalah penegasan bahwa demokrasi
modern dalam Islam hanya dapat diterima sebagai uslub siyasi, yaitu sebagai
instrumen atau metode teknis dalam pengelolaan kekuasaan. Demokrasi
dapat dimanfaatkan sebagai sarana pengaturan partisipasi politik, pergantian
kepemimpinan, dan pengawasan kekuasaan, sepanjang tetap berada dalam
kendali nilai-nilai syariat. Penempatan demokrasi dalam posisi instrumental
ini memungkinkan terjadinya interaksi kritis antara Islam dan sistem politik
modern tanpa harus mengorbankan prinsip kedaulatan syariat sebagai
fondasi normatif utama.

Secara teoretis, penelitian ini memberikan kontribusi terhadap
pengembangan kajian Siyasah Syar’iyyah dengan menawarkan kerangka
konseptual yang lebih proporsional dalam memahami relasi antara Islam dan

demokrasi. Penelitian ini mendorong pergeseran kajian dari perdebatan

Ijtihad: Jurnal Studi Hukum Islam 150f17


https://ejournal.ssapontianak.ac.id/index.php/Istihsan
https://ejournal.staika.ac.id/index.php/ijtihad

ljtihad: Jurnal Studi Hukum Islam
Vol. 3, No. 2, 2025 ISSN: 3024-8892
Official Website: https://ejournal.staika.ac.id/index.php/ijtihad

§ gjtihad

dikotomis menuju analisis fungsional-normatif yang menempatkan demokrasi
sebagai sarana, bukan tujuan. Dengan demikian, hukum Islam dipahami
sebagai sistem normatif yang adaptif terhadap perubahan zaman, namun tetap
memiliki batas-batas prinsipil yang jelas.

Adapun secara praktis, penelitian ini memberikan saran agar umat Islam
dan para pembuat kebijakan tidak terjebak pada penerimaan atau penolakan
demokrasi secara ekstrem. Demokrasi perlu dimanfaatkan secara selektif dan
kritis sebagai mekanisme pengelolaan kekuasaan, dengan tetap menjadikan
syariat sebagai rujukan normatif utama. Selain itu, penelitian selanjutnya
disarankan untuk mengkaji lebih lanjut implementasi konsep demokrasi
sebagai uslib siyasi dalam konteks negara-bangsa Muslim, baik melalui
pendekatan perbandingan hukum maupun analisis kebijakan publik, guna
memperkaya pengembangan ilmu hukum Islam yang kontekstual dan

aplikatif.

Daftar Pustaka

Abdullah, M. (2018). Demokrasi dan Islam kontemporer: Kajian normatif dan
kontekstual. Jakarta: Pustaka Alvabet.

Ali, F. (2021). Politik Islam dan demokrasi: Perspektif hukum kontemporer.
Bandung: Refika Aditama.

Auda, ]. (2016). Maqasid al-Shariah as philosophy of Islamic law: A systems
approach. London: International Institute of Islamic Thought.

Djazuli, A. (2016). Siyasah Syar’iyyah: Perspektif hukum Islam. Yogyakarta:
Pustaka Pelajar.

Effendy, B. (2017). Islam, demokrasi, dan praktik politik di Indonesia. Jakarta:
Kompas Media.

Hallag, W. B. (2015). Shari’a: Theory, practice, transformations. Cambridge:
Cambridge University Press.

Held, D. (2016). Models of democracy (3rd ed.). Cambridge: Polity Press.

Ibrahim, M. (2016). Penelitian hukum Islam: Metode dan aplikasi. Bandung:
Alfabeta.

Kamali, M. H. (2019). The interplay of Islamic law and modern democracy. Kuala
Lumpur: [Imiah Press.

Ijtihad: Jurnal Studi Hukum Islam 16 of 17


https://ejournal.ssapontianak.ac.id/index.php/Istihsan
https://ejournal.staika.ac.id/index.php/ijtihad

ljtihad: Jurnal Studi Hukum Islam
Vol. 3, No. 2, 2025 ISSN: 3024-8892
Official Website: https://ejournal.staika.ac.id/index.php/ijtihad

§ gjtihad

Mahfud MD. (2017). Konstitusi, demokrasi, dan hukum Islam di Indonesia.
Jakarta: Rajawali Press.

Marzuki, P. M. (2017). Penelitian hukum. Jakarta: Kencana.

Nasution, H. (2019). Musyawarah, demokrasi, dan partisipasi politik umat
Islam. Medan: USU Press.

Rahardjo, S. (2018). Hukum dan politik: Telaah normatif kontemporer.
Yogyakarta: Penerbit Kanisius.

Rofig, A. (2020). Democracy and Islamic law: Normative and practical
perspectives. Jakarta: Prenadamedia Group.

Salim, R., & Nurbani, M. (2017). Konsep legitimasi kekuasaan dalam Islam
kontemporer. Jakarta: Kencana.

Sidharta, R. (2017). Islam dan demokrasi: Telaah filosofis dan normatif.
Bandung: Pustaka Setia.

Sukardja, A. (2017). Kepemimpinan politik dan ketaatan dalam Islam.
Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Soekanto, S., & Mamudji, S. (2019). Penelitian hukum normatif: Teori dan
aplikasi. Jakarta: Rajawali Pers.

Syarif, M. (2018). Democracy and Islam: Limits and possibilities. Jakarta:
Kencana.

Tahir, M. (2019). Musyawarah dan demokrasi dalam perspektif hukum Islam.
Jakarta: Prenadamedia Group.

Zuhaili, W. (2016). Figh siyasah: Governance in Islam. Jakarta: Gema Insani
Press.

Al-Qur’an, Terjemahan, Tahun. QS. Al-An’am:57; QS. Ash-Shiira:38.

Bukhari, M. I, & Muslim, I. (Tahun). Sahih Bukhari & Sahih Muslim. Riyadh:
Darussalam.

Abdullah, A. (2018). Islamic political thought in Southeast Asia. Singapore: NUS
Press.

Kamali, M. H. (2016). Principles of Islamic jurisprudence (3rd ed.). Cambridge:
Islamic Texts Society.

Hallag, W. B. (2016). Shari’a and political authority: Reconsiderations. Oxford:
Oxford University Press.

Rofiq, A. (2019). Instrumental democracy in Muslim societies: Normative
analysis. Bandung: Refika Aditama.

Ijtihad: Jurnal Studi Hukum Islam 17 of 17


https://ejournal.ssapontianak.ac.id/index.php/Istihsan
https://ejournal.staika.ac.id/index.php/ijtihad

