
 Ijtihad: Jurnal Studi Hukum Islam 
Vol. 3, No. 2, 2025 ISSN: 3024-8892 

Official Website:  https://ejournal.staika.ac.id/index.php/ijtihad   

 

Ijtihad: Jurnal Studi Hukum Islam  1 of 17 

 
Demokrasi Modern Dalam Islam:  

Telaah Normatif Siyāsah Syar’iyyah 
 
 

Moh. Isa Ansori 
STAI Al-Kamal Sarang Rembang, Indonesia 

Email. misaansori9@gmail.com  
 

 

Abstrak 
 

Artikel ini membahas problematika demokrasi modern dalam perspektif Islam 
dengan fokus pada penilaian normatif berdasarkan konsep Siyāsah Syar’iyyah. 
Permasalahan utama penelitian ini adalah bagaimana posisi demokrasi 
modern dalam Islam serta sejauh mana prinsip-prinsip demokrasi dapat 
diterima dan diadaptasi tanpa bertentangan dengan kedaulatan syariat. 
Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis demokrasi modern secara kritis 
namun proporsional dengan menempatkannya sebagai mekanisme politik, 
bukan sebagai sumber kedaulatan hukum. Metode penelitian yang digunakan 
adalah metode penelitian hukum normatif dengan pendekatan teologis-
normatif dan konseptual, melalui kajian terhadap Al-Qur’an, hadis, karya 
klasik dan kontemporer Siyāsah Syar’iyyah, serta literatur ilmiah yang relevan. 
Hasil penelitian menunjukkan bahwa demokrasi modern secara prinsipil 
memiliki perbedaan mendasar dengan sistem politik Islam, khususnya pada 
aspek kedaulatan dan sumber hukum. Namun demikian, mekanisme 
demokrasi seperti partisipasi rakyat dan pemilihan pemimpin dapat diterima 
dalam Islam sebagai uslūb selama tidak menegasikan supremasi hukum 
syariat. Implikasi penelitian ini menegaskan pentingnya penempatan 
demokrasi secara terbatas dan terkontrol dalam kerangka nilai-nilai Islam 
agar tidak berkembang menjadi legitimasi politik yang bertentangan dengan 
tujuan syariat. Kesimpulannya, demokrasi modern dalam Islam hanya dapat 
diterima secara normatif sebagai instrumen teknis yang tunduk pada prinsip 
Siyāsah Syar’iyyah. 
 
Kata Kunci: Demokrasi Modern, Islam, Siyāsah Syar’iyyah. 
 
 

Pendahuluan 

Demokrasi modern merupakan sistem politik yang paling dominan 

dalam praktik ketatanegaraan kontemporer, termasuk di negara-negara 

dengan mayoritas penduduk Muslim (Abdullah, 2018; Held, 2016). Demokrasi 

tidak hanya dipahami sebagai mekanisme prosedural pemilihan pemimpin, 

tetapi juga sebagai sistem nilai yang menekankan kedaulatan rakyat, 

https://ejournal.ssapontianak.ac.id/index.php/Istihsan
https://ejournal.staika.ac.id/index.php/ijtihad
mailto:misaansori9@gmail.com


 Ijtihad: Jurnal Studi Hukum Islam 
Vol. 3, No. 2, 2025 ISSN: 3024-8892 

Official Website:  https://ejournal.staika.ac.id/index.php/ijtihad   

 

Ijtihad: Jurnal Studi Hukum Islam  2 of 17 

partisipasi politik, dan legitimasi hukum berbasis kehendak mayoritas (Ali, 

2021; Marzuki, 2017). Perkembangan ini menimbulkan persoalan konseptual 

ketika demokrasi diadopsi dalam masyarakat Islam yang secara teologis 

memiliki sumber hukum dan legitimasi kekuasaan yang berbeda (Kamali, 

2019; Hallaq, 2015). 

Dalam Islam, kekuasaan dan pemerintahan tidak diposisikan sebagai 

entitas yang otonom dari wahyu. Islam menegaskan bahwa kedaulatan hukum 

berada sepenuhnya pada Allah SWT, sementara manusia diberi mandat 

sebagai khalifah untuk menjalankan hukum tersebut demi terwujudnya 

keadilan dan kemaslahatan (Djazuli, 2016; Auda, 2016). Prinsip ini ditegaskan 

secara eksplisit dalam Al-Qur’an: 

 ِ لَّا لِِلا
ِ
نِ إلحُْكُْْ إ

ِ
 إ

“Hukum itu hanyalah milik Allah” (Al-Qur’an, Terjemahan, Tahun, QS. Al-
An’am:57). 
 
Ayat ini menjadi landasan normatif utama dalam pemikiran politik Islam 

dan membedakannya secara fundamental dari demokrasi modern yang 

menempatkan kehendak manusia sebagai sumber legitimasi hukum (Rofiq, 

2020; Syarif, 2018). 

Meskipun menempatkan kedaulatan pada Allah, Islam tidak menafikan 

peran umat dalam pengelolaan urusan publik. Al-Qur’an mengakui prinsip 

musyawarah sebagai mekanisme sosial-politik yang penting dalam kehidupan 

bermasyarakat dan bernegara: 

 وَأَمْرُهُُْ شُورَىٰ بيَنََْمُْ 
“Dan urusan mereka diputuskan dengan musyawarah di antara mereka” 
(Al-Qur’an, Terjemahan, Tahun, QS. Ash-Shūrā:38). 
 
Hal ini menunjukkan bahwa partisipasi umat diakui dalam Islam, namun 

tetap berada dalam koridor nilai-nilai syariat (Nasution, 2019; Mahfud MD, 

2017). 

Musyawarah dalam Islam memiliki karakter normatif yang 

membedakannya dari demokrasi modern. Musyawarah tidak bersifat bebas 

nilai, karena hasilnya tidak boleh bertentangan dengan ketentuan Al-Qur’an 

dan Sunnah (Zuhaili, 2016; Tahir, 2019). Dengan demikian, prinsip mayoritas 

https://ejournal.ssapontianak.ac.id/index.php/Istihsan
https://ejournal.staika.ac.id/index.php/ijtihad


 Ijtihad: Jurnal Studi Hukum Islam 
Vol. 3, No. 2, 2025 ISSN: 3024-8892 

Official Website:  https://ejournal.staika.ac.id/index.php/ijtihad   

 

Ijtihad: Jurnal Studi Hukum Islam  3 of 17 

dalam demokrasi modern tidak dapat diterima secara mutlak apabila 

bertentangan dengan hukum Islam. 

Batasan normatif terhadap kekuasaan dan ketaatan juga ditegaskan 

dalam hadis Nabi Muhammad SAW. Dalam salah satu hadis yang diriwayatkan 

oleh al-Bukhari dan Muslim: 

اعةَُ فِِ إلمَْعْرُوفِ  امَا إلطا ن
ِ
 إ

“Sesungguhnya ketaatan itu hanya dalam perkara yang ma’ruf” (Bukhari 
& Muslim, Tahun). 
 
Hadis ini menegaskan bahwa legitimasi kekuasaan dalam Islam tidak 

bersifat absolut, melainkan terikat pada prinsip kebenaran dan keadilan 

sesuai syariat (Salim & Nurbani, 2017; Sukardja, 2017). 

Kajian kontemporer mengenai relasi antara Islam dan demokrasi 

menunjukkan adanya perbedaan pendekatan di kalangan sarjana Muslim. 

Sebagian pemikir Muslim modern memandang demokrasi memiliki titik temu 

etis dengan Islam, terutama dalam aspek keadilan, akuntabilitas, dan 

partisipasi politik (Effendy, 2017; Soekanto & Mamudji, 2019). Pendekatan ini 

cenderung menempatkan demokrasi sebagai sarana yang dapat dimanfaatkan 

selama tidak bertentangan dengan nilai-nilai dasar Islam. 

Di sisi lain, terdapat kajian yang bersikap lebih kritis terhadap demokrasi 

modern karena dinilai berpotensi menggeser kedaulatan hukum dari wahyu 

kepada manusia. Demokrasi modern dipandang sebagai produk modernitas 

Barat yang membawa konsekuensi filosofis dan moral yang tidak selalu sejalan 

dengan Islam (Hallaq, 2015; Held, 2016). Pandangan ini menekankan 

pentingnya kehati-hatian dalam mengadopsi demokrasi sebagai sistem politik 

dalam masyarakat Muslim. 

Namun demikian, penelitian-penelitian tersebut umumnya masih 

berada pada dua kutub ekstrem, yaitu penerimaan demokrasi secara normatif 

tanpa batasan syariat, atau penolakan demokrasi secara total tanpa 

menawarkan kerangka alternatif yang aplikatif. Kesenjangan penelitian 

(research gap) terletak pada minimnya kajian yang secara sistematis 

membedakan demokrasi sebagai ideologi politik dan demokrasi sebagai 

instrumen teknis pemerintahan. Padahal, pembedaan ini sangat penting dalam 

https://ejournal.ssapontianak.ac.id/index.php/Istihsan
https://ejournal.staika.ac.id/index.php/ijtihad


 Ijtihad: Jurnal Studi Hukum Islam 
Vol. 3, No. 2, 2025 ISSN: 3024-8892 

Official Website:  https://ejournal.staika.ac.id/index.php/ijtihad   

 

Ijtihad: Jurnal Studi Hukum Islam  4 of 17 

kerangka Siyāsah Syar’iyyah agar demokrasi tidak diposisikan sebagai sumber 

kedaulatan hukum (Rahardjo, 2018; Ibrahim, 2016). 

Berdasarkan kesenjangan tersebut, penelitian ini memandang perlu 

untuk melakukan telaah normatif terhadap demokrasi modern dalam 

perspektif Siyāsah Syar’iyyah. Permasalahan utama penelitian ini adalah 

bagaimana kedudukan demokrasi modern dalam Islam dan sejauh mana 

prinsip-prinsip demokrasi dapat diakomodasi tanpa menegasikan kedaulatan 

syariat (Sidharta, 2017; Ali, 2021). Penelitian ini bertujuan untuk memberikan 

kerangka konseptual yang proporsional dalam memahami demokrasi sebagai 

instrumen politik yang bersifat terbatas dan terikat oleh hukum Islam 

(Nasution, 2019; Marzuki, 2017). 

Penelitian ini menjadi penting karena praktik demokrasi di banyak 

negara Muslim sering kali diadopsi secara prosedural tanpa disertai 

pemahaman normatif yang memadai (Abdullah, 2018; Rofiq, 2020). 

Akibatnya, demokrasi tidak jarang dijadikan legitimasi bagi kebijakan politik 

yang bertentangan dengan nilai-nilai syariat. Oleh karena itu, kajian ini 

diharapkan dapat memberikan kontribusi teoretis bagi pengembangan kajian 

Siyāsah Syar’iyyah serta menjadi rujukan normatif dalam praktik politik Islam 

kontemporer (Kamali, 2019; Hallaq, 2015). 

 
Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan jenis penelitian hukum normatif, yaitu 

penelitian yang menempatkan hukum sebagai norma atau kaidah yang 

dijadikan dasar untuk menilai suatu persoalan hukum (Ali, 2021; Marzuki, 

2017). Penelitian hukum normatif bertujuan untuk mengkaji asas, norma, dan 

konsep hukum yang berlaku, baik yang bersumber dari peraturan, doktrin, 

maupun ajaran normatif yang hidup dalam masyarakat. Dalam konteks 

penelitian ini, pendekatan normatif dipilih karena fokus kajian diarahkan pada 

analisis demokrasi modern dalam perspektif Islam berdasarkan prinsip-

prinsip Siyāsah Syar’iyyah (Djazuli, 2016; Auda, 2016). 

Pendekatan penelitian yang digunakan meliputi pendekatan teologis-

normatif dan pendekatan konseptual. Pendekatan teologis-normatif 

https://ejournal.ssapontianak.ac.id/index.php/Istihsan
https://ejournal.staika.ac.id/index.php/ijtihad


 Ijtihad: Jurnal Studi Hukum Islam 
Vol. 3, No. 2, 2025 ISSN: 3024-8892 

Official Website:  https://ejournal.staika.ac.id/index.php/ijtihad   

 

Ijtihad: Jurnal Studi Hukum Islam  5 of 17 

digunakan untuk mengkaji sumber-sumber hukum Islam berupa Al-Qur’an 

dan hadis dalam menentukan konsep kedaulatan hukum, musyawarah, dan 

legitimasi kekuasaan (Zuhaili, 2016; Salim & Nurbani, 2017). Pendekatan 

konseptual digunakan untuk menelaah dan membangun pemahaman 

mengenai konsep demokrasi modern serta membandingkannya dengan 

konsep Siyāsah Syar’iyyah sebagaimana dikembangkan dalam literatur hukum 

Islam dan pemikiran politik Islam kontemporer (Kamali, 2019; Effendy, 2017). 

Subjek penelitian ini adalah norma dan konsep hukum yang berkaitan 

dengan sistem politik dan pemerintahan dalam Islam, bukan individu, 

kelompok, atau institusi tertentu. Dengan demikian, penelitian ini tidak terikat 

pada lokasi geografis tertentu dan dilaksanakan melalui penelitian 

kepustakaan (library research). Penelitian kepustakaan dipandang tepat 

karena objek kajian utama berupa teks normatif dan doktrin hukum, bukan 

perilaku empiris masyarakat (Ibrahim, 2016; Soekanto & Mamudji, 2019). 

Rancangan penelitian disusun secara deskriptif-analitis normatif. 

Tahapan penelitian dimulai dengan inventarisasi konsep demokrasi modern 

dalam literatur politik kontemporer, dilanjutkan dengan pengkajian prinsip-

prinsip dasar Siyāsah Syar’iyyah yang berkaitan dengan kekuasaan dan 

pemerintahan. Tahap selanjutnya adalah analisis normatif terhadap 

kesesuaian dan batas penerimaan demokrasi modern dalam Islam, yang 

kemudian dirumuskan secara sistematis sebagai temuan penelitian (Nasution, 

2019; Mahfud MD, 2017). 

Sumber data dalam penelitian ini terdiri atas bahan hukum primer dan 

bahan hukum sekunder. Bahan hukum primer meliputi Al-Qur’an dan hadis 

Nabi Muhammad SAW yang berkaitan dengan konsep kekuasaan, 

kepemimpinan, musyawarah, dan ketaatan, serta karya-karya utama tentang 

Siyāsah Syar’iyyah (Djazuli, 2016; Zuhaili, 2016). Bahan hukum sekunder 

meliputi buku, artikel jurnal ilmiah, dan publikasi akademik karya sarjana 

Indonesia yang membahas metodologi penelitian hukum, hukum Islam, dan 

politik Islam (Ali, 2021; Marzuki, 2017; Effendy, 2017). 

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi kepustakaan, yaitu 

dengan cara menelusuri, membaca, dan mengkaji secara sistematis bahan-

https://ejournal.ssapontianak.ac.id/index.php/Istihsan
https://ejournal.staika.ac.id/index.php/ijtihad


 Ijtihad: Jurnal Studi Hukum Islam 
Vol. 3, No. 2, 2025 ISSN: 3024-8892 

Official Website:  https://ejournal.staika.ac.id/index.php/ijtihad   

 

Ijtihad: Jurnal Studi Hukum Islam  6 of 17 

bahan hukum dan literatur ilmiah yang relevan dengan topik penelitian. 

Bahan-bahan tersebut kemudian diklasifikasikan berdasarkan tema kajian, 

seperti kedaulatan hukum, prinsip musyawarah, legitimasi kekuasaan, dan 

posisi demokrasi dalam Islam (Sidharta, 2017; Salim & Nurbani, 2017). Teknik 

ini bertujuan untuk memperoleh gambaran normatif yang komprehensif dan 

terstruktur. 

Analisis data dilakukan dengan menggunakan penalaran deduktif 

normatif dan penafsiran hukum. Penalaran deduktif digunakan untuk menarik 

kesimpulan dari prinsip-prinsip umum hukum Islam ke dalam konteks 

demokrasi modern (Kamali, 2019; Tahir, 2019). Penafsiran hukum digunakan 

untuk memahami makna normatif teks keagamaan dan doktrin Siyāsah 

Syar’iyyah secara sistematis, guna menjawab permasalahan penelitian sesuai 

tujuan yang telah ditetapkan (Hallaq, 2015; Rofiq, 2020). 

Dengan pendekatan metodologi ini, penelitian memastikan bahwa 

evaluasi terhadap demokrasi modern dilakukan berdasarkan norma dan 

prinsip hukum Islam, sehingga hasil kajian tidak hanya bersifat teoritis, tetapi 

juga relevan secara normatif dalam praktik politik Islam kontemporer. 

 

Hasil dan Pembasan 

Integrasi Demokrasi sebagai Uslūb Siyasī dalam Kerangka Metodologi 

Hukum Islam 

Dalam diskursus politik kontemporer, demokrasi modern sering 

dipahami sebagai sistem politik yang menempatkan rakyat sebagai sumber 

utama legitimasi kekuasaan dan hukum (Held, 2016; Abdullah, 2018). 

Konsepsi ini menegaskan bahwa kehendak manusia, yang diekspresikan 

melalui mekanisme mayoritas, menjadi dasar pembentukan kebijakan publik. 

Pandangan semacam ini lahir dari pengalaman Barat dalam membatasi 

kekuasaan absolut negara dan gereja, namun tidak selalu dapat diterapkan 

secara utuh dalam kerangka normatif Islam (Hallaq, 2015; Rofiq, 2020). 

Integrasi demokrasi sebagai uslūb siyasī dalam kerangka hukum Islam 

menunjukkan fleksibilitas inheren dari Siyāsah Syar’iyyah. Hukum Islam tidak 

menetapkan bentuk institusi politik tertentu secara rigid, melainkan 

https://ejournal.ssapontianak.ac.id/index.php/Istihsan
https://ejournal.staika.ac.id/index.php/ijtihad


 Ijtihad: Jurnal Studi Hukum Islam 
Vol. 3, No. 2, 2025 ISSN: 3024-8892 

Official Website:  https://ejournal.staika.ac.id/index.php/ijtihad   

 

Ijtihad: Jurnal Studi Hukum Islam  7 of 17 

memberikan ruang ijtihad dalam menentukan sarana politik yang relevan 

dengan konteks sosial dan kebutuhan masyarakat (Djazuli, 2016; Kamali, 

2019). Dengan demikian, demokrasi dapat dipahami sebagai instrumen politik 

kontekstual, bukan doktrin normatif yang berdiri sendiri, dan dievaluasi 

berdasarkan sejauh mana mekanisme tersebut mampu mewujudkan keadilan 

dan kemaslahatan publik (Effendy, 2017; Syarif, 2018). 

Dalam perspektif hukum Islam kontemporer, penerimaan terhadap 

demokrasi tidak dimaksudkan sebagai adopsi ideologis filsafat politik Barat, 

melainkan sebagai bentuk adaptasi metodologis terhadap sistem pengelolaan 

kekuasaan yang efektif dan rasional (Mahfud MD, 2017; Nasution, 2019). 

Demokrasi ditempatkan sebagai wasīlah, bukan ghāyah, sehingga legitimasi 

penggunaannya ditentukan oleh kesesuaiannya dengan prinsip-prinsip dasar 

syariat, seperti perlindungan hak asasi manusia, keadilan hukum, dan 

partisipasi masyarakat (Zuhaili, 2016; Tahir, 2019). 

Dalam kerangka Siyāsah Syar’iyyah, kedaulatan hukum bersumber dari 

ketentuan Allah SWT, bukan dari kehendak manusia. Oleh karena itu, 

legitimasi kekuasaan dalam Islam tidak ditentukan oleh jumlah suara 

mayoritas semata, melainkan oleh sejauh mana kekuasaan tersebut tunduk 

pada prinsip-prinsip syariat (Djazuli, 2016; Auda, 2016). Perbedaan 

paradigma ini menunjukkan bahwa demokrasi modern tidak dapat diterima 

sebagai sistem nilai yang berdiri sendiri, karena berpotensi menimbulkan 

ketegangan epistemologis dengan kedaulatan syariat (Rofiq, 2020; Hallaq, 

2015). 

Sejarah politik Islam menunjukkan adanya ruang fleksibilitas dalam 

penggunaan mekanisme pemerintahan selama tidak bertentangan dengan 

prinsip syariat. Dengan demikian, demokrasi modern dapat dipahami secara 

proporsional sebagai instrumen atau mekanisme teknis, bukan ideologi politik 

yang menentukan sumber hukum. Penempatan demokrasi pada posisi ini 

memungkinkan umat Islam berinteraksi secara kritis dengan sistem politik 

modern tanpa kehilangan fondasi normatif ajaran Islam (Kamali, 2019; 

Effendy, 2017). 

 

https://ejournal.ssapontianak.ac.id/index.php/Istihsan
https://ejournal.staika.ac.id/index.php/ijtihad


 Ijtihad: Jurnal Studi Hukum Islam 
Vol. 3, No. 2, 2025 ISSN: 3024-8892 

Official Website:  https://ejournal.staika.ac.id/index.php/ijtihad   

 

Ijtihad: Jurnal Studi Hukum Islam  8 of 17 

 

Musyawarah dan Partisipasi Politik: Titik Temu dan Batas Normatif 

Dalam wacana politik Islam kontemporer, musyawarah sering 

dipandang sebagai konsep yang memiliki kemiripan dengan prinsip 

partisipasi politik dalam demokrasi modern (Zuhaili, 2016; Nasution, 2019). 

Keduanya menekankan pentingnya keterlibatan masyarakat dalam 

pengambilan keputusan publik, sebagai mekanisme untuk mencegah 

kekuasaan otoriter dan menjaga akuntabilitas penguasa (Mahfud MD, 2017; 

Syarif, 2018). 

Namun, meskipun terdapat kesamaan prosedural, musyawarah dalam 

Islam memiliki karakter normatif yang berbeda secara fundamental dari 

demokrasi modern. Musyawarah tidak bertujuan menentukan kebenaran 

normatif melalui suara mayoritas, melainkan sebagai sarana kolektif untuk 

menemukan keputusan terbaik yang tetap berada dalam koridor syariat 

(Djazuli, 2016; Auda, 2016). Hasil musyawarah tidak memiliki legitimasi 

apabila bertentangan dengan prinsip hukum Islam, meskipun didukung 

mayoritas peserta (Rofiq, 2020; Tahir, 2019). 

Dalam praktik kontemporer, prinsip musyawarah dapat diterapkan 

melalui Dewan Ulama, Majelis Syura, atau forum konsultatif yang berfungsi 

memberi masukan terhadap pengambilan kebijakan publik. Mekanisme ini 

menekankan partisipasi kolektif berbasis norma, bukan partisipasi 

mayoritarian tanpa batas, sehingga tetap menjaga supremasi hukum syariat 

(Effendy, 2017; Kamali, 2019). 

Pendekatan yang menempatkan demokrasi sebagai instrumen politik 

sejalan dengan pandangan sejumlah pemikir hukum Islam kontemporer yang 

menekankan pemihakan pada tujuan normatif syariat dibandingkan 

mekanisme prosedural semata (Salim & Nurbani, 2017; Hallaq, 2015). 

Demokrasi tidak dinilai dari asal-usul historisnya, melainkan dari fungsi dan 

dampaknya terhadap realisasi keadilan dan kemaslahatan publik. 

Sebaliknya, demokrasi modern cenderung menempatkan suara 

mayoritas sebagai legitimasi tertinggi dalam pengambilan keputusan politik. 

Mekanisme ini berasumsi bahwa kehendak kolektif manusia merupakan 

https://ejournal.ssapontianak.ac.id/index.php/Istihsan
https://ejournal.staika.ac.id/index.php/ijtihad


 Ijtihad: Jurnal Studi Hukum Islam 
Vol. 3, No. 2, 2025 ISSN: 3024-8892 

Official Website:  https://ejournal.staika.ac.id/index.php/ijtihad   

 

Ijtihad: Jurnal Studi Hukum Islam  9 of 17 

sumber utama kebenaran politik dan hukum. Dalam konteks ini, tidak terdapat 

batas normatif transenden yang secara tegas membatasi hasil keputusan 

mayoritas, selain kesepakatan prosedural yang dibangun secara sosial dan 

politik (Held, 2016; Abdullah, 2018). 

Perbedaan paradigma tersebut menunjukkan bahwa musyawarah tidak 

dapat disamakan secara substantif dengan demokrasi. Musyawarah 

merupakan mekanisme deliberatif yang terikat pada nilai-nilai wahyu, 

sedangkan demokrasi modern lebih bersifat agregatif dan prosedural. 

Penyamaan keduanya secara simplistik berpotensi mengaburkan batas 

normatif antara kehendak manusia dan ketentuan syariat dalam praktik 

politik Islam. 

Oleh karena itu, penelitian ini menegaskan bahwa partisipasi politik 

dalam Islam harus dipahami dalam kerangka musyawarah yang normatif, 

bukan dalam kerangka demokrasi mayoritarian yang absolut. Partisipasi 

politik umat Islam tetap penting dan relevan, namun diarahkan untuk 

memperkuat ketaatan pada nilai-nilai syariat, bukan untuk melegitimasi 

keputusan politik yang bertentangan dengan prinsip dasar Islam. 

Selain itu, penegasan normatif ini juga memiliki implikasi praktis: setiap 

mekanisme pengambilan keputusan publik yang menggunakan prinsip 

musyawarah harus dilengkapi dengan mekanisme evaluasi syariat, seperti 

konsultasi dengan ulama atau komite syariah, untuk memastikan bahwa 

keputusan yang dihasilkan tetap berada dalam koridor hukum Islam (Rofiq, 

2020; Tahir, 2019). Dengan demikian, musyawarah tidak hanya bersifat 

prosedural tetapi juga legitimasi secara normatif. 

 
Demokrasi sebagai Uslūb Siyasī: Temuan Normatif Penelitian 

Temuan penelitian menegaskan bahwa demokrasi modern tidak dapat 

diterima sebagai sumber legitimasi hukum dalam perspektif Islam, melainkan 

hanya sebagai uslūb siyasī, yaitu instrumen atau metode teknis untuk 

pengelolaan kekuasaan (Kamali, 2019; Rofiq, 2020). Demokrasi tidak 

menentukan norma, tetapi dapat digunakan untuk mengatur mekanisme 

https://ejournal.ssapontianak.ac.id/index.php/Istihsan
https://ejournal.staika.ac.id/index.php/ijtihad


 Ijtihad: Jurnal Studi Hukum Islam 
Vol. 3, No. 2, 2025 ISSN: 3024-8892 

Official Website:  https://ejournal.staika.ac.id/index.php/ijtihad   

 

Ijtihad: Jurnal Studi Hukum Islam  10 of 17 

partisipasi rakyat, pergantian pemimpin, dan pengawasan kekuasaan secara 

prosedural (Zuhaili, 2016; Tahir, 2019). 

Prinsip ini berakar pada konsep Siyāsah Syar’iyyah, yang membedakan 

antara tujuan normatif syariat (ghāyah) dan sarana pencapaiannya (wasīlah). 

Demokrasi dapat diterima selama mekanismenya selaras dengan prinsip 

keadilan, kemaslahatan, dan kepatuhan terhadap hukum Allah SWT (Djazuli, 

2016; Auda, 2016). Dengan kata lain, demokrasi tidak pernah bersifat absolut; 

legitimasi mekanismenya bergantung pada sejauh mana ia memfasilitasi 

penerapan hukum Islam. 

Dalam konteks ini, penerapan demokrasi sebagai uslūb siyasī menuntut 

seleksi kritis terhadap mekanisme demokrasi modern. Misalnya, pemungutan 

suara mayoritas dapat digunakan untuk menentukan prioritas pembangunan 

publik, namun keputusan politik yang bertentangan dengan prinsip syariat 

tidak sah secara normatif. Hal ini menekankan bahwa demokrasi hanya 

berfungsi sebagai instrumen administratif, bukan ideologi normatif yang 

berdiri sendiri (Hallaq, 2015; Syarif, 2018). 

Lebih jauh, pendekatan ini menempatkan demokrasi dalam posisi 

instrumental dan kondisional. Manusia tidak berperan sebagai pencipta 

hukum, melainkan sebagai pelaksana hukum Ilahi yang bertugas mengelola 

urusan publik dalam kerangka syariat. Dengan demikian, legitimasi kekuasaan 

tidak ditentukan oleh mayoritas suara semata, melainkan oleh konsistensi 

dengan prinsip syariat, termasuk keadilan, ketaatan pada hukum Allah, dan 

kemaslahatan umat (Kamali, 2019; Rofiq, 2020). 

Secara konseptual, pendekatan ini menempati posisi tengah antara dua 

ekstrem: 1) Penerimaan penuh demokrasi sebagai sistem normatif yang 

sejalan dengan Islam, yang berpotensi menggeser otoritas hukum Ilahi; dan 2) 

Penolakan total terhadap demokrasi, yang menolak mekanisme teknis modern 

tanpa menawarkan alternatif kontekstual. 

Dengan menempatkan demokrasi sebagai uslūb siyasī, penelitian ini 

menekankan fungsionalitas demokrasi: sebagai alat untuk mengatur 

partisipasi politik, memastikan pergantian kepemimpinan, dan meningkatkan 

https://ejournal.ssapontianak.ac.id/index.php/Istihsan
https://ejournal.staika.ac.id/index.php/ijtihad


 Ijtihad: Jurnal Studi Hukum Islam 
Vol. 3, No. 2, 2025 ISSN: 3024-8892 

Official Website:  https://ejournal.staika.ac.id/index.php/ijtihad   

 

Ijtihad: Jurnal Studi Hukum Islam  11 of 17 

akuntabilitas penguasa, tanpa melampaui batas normatif yang ditetapkan 

syariat (Djazuli, 2016; Tahir, 2019). 

Contoh praktis penerapan prinsip ini dapat ditemukan pada forum 

musyawarah berbasis syura, pemilihan kepala daerah yang melibatkan 

konsultasi ulama, dan lembaga representatif modern yang tunduk pada batas 

syariat. Dalam praktik tersebut, demokrasi tetap menjadi mekanisme 

administratif untuk mencapai kemaslahatan publik, bukan sumber hukum 

atau legitimasi moral utama. 

Kesimpulannya, demokrasi dalam perspektif Siyāsah Syar’iyyah bersifat 

instrumental, selektif, dan terkendali, memungkinkan umat Islam 

berpartisipasi dalam politik modern tanpa mengorbankan prinsip kedaulatan 

hukum Ilahi. Posisi ini juga memperjelas batas antara nilai normatif dan 

mekanisme praktis, sehingga demokrasi dapat digunakan secara proporsional 

dan bertanggung jawab (Kamali, 2019; Hallaq, 2015; Rofiq, 2020). 

 
Integrasi Temuan dalam Kerangka Ilmu Hukum Islam 

Temuan penelitian menegaskan bahwa demokrasi modern, ketika 

diposisikan sebagai uslūb siyasī, dapat diintegrasikan dalam kerangka ilmu 

hukum Islam, khususnya dalam kajian Siyāsah Syar’iyyah kontemporer. 

Integrasi ini menunjukkan bahwa hukum Islam memiliki fleksibilitas 

metodologis untuk merespons dinamika sosial-politik tanpa mengorbankan 

prinsip normatifnya (Kamali, 2019; Rofiq, 2020). 

Prinsip utama yang mendasari integrasi ini adalah pemisahan antara 

tujuan normatif syariat (ghāyah) dan sarana pencapaiannya (wasīlah). Tujuan 

normatif mencakup keadilan, kemaslahatan umat, dan perlindungan hak asasi, 

sedangkan sarana pencapaian dapat bersifat fleksibel dan kontekstual. 

Dengan demikian, demokrasi dapat diposisikan sebagai sarana metodologis 

untuk mencapai tujuan syariat, sepanjang mekanismenya tetap berada dalam 

koridor hukum Islam (Djazuli, 2016; Auda, 2016). 

Dalam praktik, integrasi demokrasi sebagai uslūb siyasī dapat 

diwujudkan melalui beberapa mekanisme: 1) Forum musyawarah dan 

konsultasi ulama, yang menjamin keputusan politik tetap sesuai prinsip 

https://ejournal.ssapontianak.ac.id/index.php/Istihsan
https://ejournal.staika.ac.id/index.php/ijtihad


 Ijtihad: Jurnal Studi Hukum Islam 
Vol. 3, No. 2, 2025 ISSN: 3024-8892 

Official Website:  https://ejournal.staika.ac.id/index.php/ijtihad   

 

Ijtihad: Jurnal Studi Hukum Islam  12 of 17 

syariat; 2) Pemilihan publik berbasis prosedur demokratis, yang tunduk pada 

regulasi hukum Islam dan prinsip keadilan sosial. 3) Mekanisme pengawasan 

dan akuntabilitas, di mana kekuasaan dievaluasi bukan hanya secara 

prosedural, tetapi juga normatif melalui panduan syariat (Kamali, 2019; Tahir, 

2019). 

Pendekatan ini juga menekankan konstruksi normatif dalam metodologi 

hukum Islam. Penilaian terhadap demokrasi tidak didasarkan pada efektivitas 

politik semata, tetapi pada kesesuaiannya dengan nilai-nilai dasar syariat, 

prinsip keadilan, dan kemaslahatan umum (Hallaq, 2015; Syarif, 2018). 

Dengan demikian, demokrasi diakui sebagai instrumen adaptif, bukan sebagai 

sumber hukum atau ideologi yang menentukan norma. 

Secara konseptual, integrasi ini menegaskan beberapa implikasi penting: 

1) Demokrasi tidak menggantikan wahyu sebagai sumber kedaulatan hukum; 

2) Mekanisme demokrasi harus selektif dan terkendali, untuk menghindari 

absolutisasi kehendak manusia yang dapat bertentangan dengan syariat, dan 

3) Hukum Islam dipandang dinamis dan responsif, mampu menyesuaikan diri 

dengan konteks sosial-politik modern tanpa kehilangan identitas normatifnya 

(Rofiq, 2020; Effendy, 2017). 

Integrasi ini sekaligus menyediakan kerangka evaluatif bagi praktik 

politik kontemporer di negara Muslim. Setiap penggunaan mekanisme 

demokrasi dapat dievaluasi berdasarkan kesesuaiannya dengan prinsip 

syariat, sehingga mencegah terjadinya konflik antara hukum Islam dan praktik 

politik modern. Dengan pendekatan ini, Siyāsah Syar’iyyah berperan sebagai 

kerangka normatif utama, sedangkan demokrasi berfungsi sebagai alat 

administratif dan metodologis untuk mencapai tujuan syariat (Kamali, 2019; 

Hallaq, 2015). 

Dengan demikian, integrasi demokrasi sebagai uslūb siyasī memperkuat 

kapasitas hukum Islam dalam menghadapi tantangan politik kontemporer. Hal 

ini menunjukkan bahwa hukum Islam tidak statis, tetapi memiliki mekanisme 

internal untuk menyesuaikan diri dengan realitas modern, sekaligus menjaga 

prinsip-prinsip normatif yang menjadi fondasi moral dan hukum bagi 

masyarakat Muslim. 

https://ejournal.ssapontianak.ac.id/index.php/Istihsan
https://ejournal.staika.ac.id/index.php/ijtihad


 Ijtihad: Jurnal Studi Hukum Islam 
Vol. 3, No. 2, 2025 ISSN: 3024-8892 

Official Website:  https://ejournal.staika.ac.id/index.php/ijtihad   

 

Ijtihad: Jurnal Studi Hukum Islam  13 of 17 

Implikasi Teoretis dan Praktis 

Penelitian ini memiliki implikasi teoretis yang signifikan bagi kajian 

hukum dan politik Islam, khususnya dalam konteks Siyāsah Syar’iyyah. Secara 

teoretis, penelitian ini menegaskan perlunya pendekatan normatif-fungsional 

dalam memahami relasi antara Islam dan demokrasi modern. Demokrasi tidak 

lagi dianalisis secara dikotomis sejalan atau bertentangan dengan Islam 

melainkan berdasarkan fungsi, batas, dan dampaknya terhadap realisasi nilai-

nilai syariat (Abdullah, 2018; Rofiq, 2020). 

 
Implikasi Teoretis. 

Penelitian ini memiliki implikasi teoretis yang signifikan bagi 

kajian hukum dan politik Islam, khususnya dalam konteks Siyāsah 

Syar’iyyah. Secara teoretis, penelitian ini menegaskan perlunya 

pendekatan normatif-fungsional dalam memahami relasi antara Islam 

dan demokrasi modern. 1. Demokrasi tidak lagi dianalisis secara 

dikotomis sejalan atau bertentangan dengan Islam melainkan 

berdasarkan fungsi, batas, dan dampaknya terhadap realisasi nilai-nilai 

syariat (Abdullah, 2018; Rofiq, 2020). 2. Demokrasi dapat diposisikan 

sebagai uslūb siyasī, yaitu sarana untuk mewujudkan tujuan syariat, 

bukan sebagai sumber hukum normatif. Pendekatan ini memperkuat 

prinsip pemisahan antara nilai normatif syariat dan mekanisme 

praktis, sehingga memungkinkan interaksi kritis dengan sistem politik 

modern tanpa mengorbankan prinsip kedaulatan Allah SWT (Kamali, 

2019; Tahir, 2019). 3. Kerangka ini mendorong pengembangan teori 

Siyāsah Syar’iyyah yang lebih kontekstual, adaptif terhadap perubahan 

sosial-politik, sekaligus mempertahankan identitas normatif Islam 

(Hallaq, 2015; Syarif, 2018). 

 
Implikasi Praktis. 

Implikasi Praktis yang signifikan bagi kajian hukum dan politik 

Islam, 1.  Demokrasi dapat digunakan sebagai alat pengelolaan politik 

modern, termasuk pengaturan partisipasi politik, pergantian 

https://ejournal.ssapontianak.ac.id/index.php/Istihsan
https://ejournal.staika.ac.id/index.php/ijtihad


 Ijtihad: Jurnal Studi Hukum Islam 
Vol. 3, No. 2, 2025 ISSN: 3024-8892 

Official Website:  https://ejournal.staika.ac.id/index.php/ijtihad   

 

Ijtihad: Jurnal Studi Hukum Islam  14 of 17 

kepemimpinan, dan mekanisme pengawasan kekuasaan. 2. Mekanisme 

demokrasi harus tetap berada dalam kendali prinsip syariat, sehingga 

tidak menjadi legitimasi bagi kebijakan yang bertentangan dengan 

hukum Islam (Djazuli, 2016; Kamali, 2019). 3. Praktik demokrasi di 

negara-negara Muslim sebaiknya mengadopsi model selektif dan kritis, 

seperti pemilihan publik berbasis musyawarah, konsultasi ulama, dan 

lembaga syura modern, yang menekankan legitimasi normatif dari 

syariat. 4. Pemanfaatan demokrasi tanpa batas normatif dapat 

menimbulkan risiko pergeseran kedaulatan hukum dari wahyu ke 

kehendak manusia, yang berpotensi menciptakan kebijakan politik 

yang tidak adil atau bertentangan syariat (Hallaq, 2015; Rofiq, 2020). 

Selain itu, implikasi praktis ini menuntut adanya mekanisme evaluasi 

dan kontrol normatif, misalnya melalui dewan syura atau komite ulama, agar 

keputusan politik tetap sah secara normatif. Pendekatan semacam ini 

memastikan bahwa demokrasi berfungsi sebagai instrumen administratif dan 

bukan ideologi yang menggeser posisi hukum Ilahi. 

Dengan perspektif ini, penelitian menawarkan model relasi seimbang 

antara agama dan negara dalam konteks demokrasi modern: a. Demokrasi 

sebagai instrumen administratif; b. Siyāsah Syar’iyyah sebagai kerangka 

normatif utama; dan c. Partisipasi politik umat Islam dapat berlangsung secara 

kritis dan selektif, tanpa melampaui prinsip kedaulatan syariat. 

Secara keseluruhan, implikasi teoretis dan praktis penelitian ini 

menunjukkan bahwa keberhasilan integrasi demokrasi dalam Islam sangat 

bergantung pada kejelasan batas normatif dan seleksi fungsional mekanisme 

politik. Tanpa batas tersebut, demokrasi berpotensi berubah dari alat 

pengelolaan kekuasaan menjadi ideologi yang mengaburkan prinsip-prinsip 

dasar hukum Islam. Pendekatan normatif-fungsional ini memberikan model 

konseptual dan praktis bagi pengembangan ilmu hukum Islam yang relevan 

dengan tantangan politik kontemporer. 

 

 

 

https://ejournal.ssapontianak.ac.id/index.php/Istihsan
https://ejournal.staika.ac.id/index.php/ijtihad


 Ijtihad: Jurnal Studi Hukum Islam 
Vol. 3, No. 2, 2025 ISSN: 3024-8892 

Official Website:  https://ejournal.staika.ac.id/index.php/ijtihad   

 

Ijtihad: Jurnal Studi Hukum Islam  15 of 17 

Penutup 

Berdasarkan hasil dan pembahasan penelitian, dapat disimpulkan 

bahwa demokrasi modern dalam perspektif Islam tidak dapat diposisikan 

sebagai sistem normatif yang menentukan sumber hukum dan legitimasi 

kekuasaan. Dalam kerangka Siyāsah Syar’iyyah, kedaulatan hukum secara 

prinsip berada pada Allah SWT, sementara manusia berperan sebagai 

pelaksana dan pengelola hukum Ilahi dalam kehidupan sosial dan politik. Oleh 

karena itu, demokrasi modern tidak dapat diterima sebagai ideologi politik 

yang berdiri sendiri dan menggantikan otoritas syariat dalam penetapan 

hukum dan kebijakan publik. 

Penelitian ini juga menyimpulkan bahwa meskipun terdapat titik temu 

antara demokrasi modern dan konsep musyawarah dalam Islam pada aspek 

partisipasi politik, keduanya berbeda secara mendasar dalam landasan 

normatifnya. Musyawarah dalam Islam tidak bertumpu pada kehendak 

mayoritas sebagai sumber kebenaran normatif, melainkan sebagai mekanisme 

kolektif untuk menemukan keputusan terbaik dalam batas-batas syariat. 

Dengan demikian, penyamaan musyawarah dengan demokrasi secara 

substantif tidak dapat dibenarkan karena berpotensi mengaburkan perbedaan 

antara kehendak manusia dan ketentuan wahyu. 

Temuan utama penelitian ini adalah penegasan bahwa demokrasi 

modern dalam Islam hanya dapat diterima sebagai uslūb siyasī, yaitu sebagai 

instrumen atau metode teknis dalam pengelolaan kekuasaan. Demokrasi 

dapat dimanfaatkan sebagai sarana pengaturan partisipasi politik, pergantian 

kepemimpinan, dan pengawasan kekuasaan, sepanjang tetap berada dalam 

kendali nilai-nilai syariat. Penempatan demokrasi dalam posisi instrumental 

ini memungkinkan terjadinya interaksi kritis antara Islam dan sistem politik 

modern tanpa harus mengorbankan prinsip kedaulatan syariat sebagai 

fondasi normatif utama. 

Secara teoretis, penelitian ini memberikan kontribusi terhadap 

pengembangan kajian Siyāsah Syar’iyyah dengan menawarkan kerangka 

konseptual yang lebih proporsional dalam memahami relasi antara Islam dan 

demokrasi. Penelitian ini mendorong pergeseran kajian dari perdebatan 

https://ejournal.ssapontianak.ac.id/index.php/Istihsan
https://ejournal.staika.ac.id/index.php/ijtihad


 Ijtihad: Jurnal Studi Hukum Islam 
Vol. 3, No. 2, 2025 ISSN: 3024-8892 

Official Website:  https://ejournal.staika.ac.id/index.php/ijtihad   

 

Ijtihad: Jurnal Studi Hukum Islam  16 of 17 

dikotomis menuju analisis fungsional-normatif yang menempatkan demokrasi 

sebagai sarana, bukan tujuan. Dengan demikian, hukum Islam dipahami 

sebagai sistem normatif yang adaptif terhadap perubahan zaman, namun tetap 

memiliki batas-batas prinsipil yang jelas. 

Adapun secara praktis, penelitian ini memberikan saran agar umat Islam 

dan para pembuat kebijakan tidak terjebak pada penerimaan atau penolakan 

demokrasi secara ekstrem. Demokrasi perlu dimanfaatkan secara selektif dan 

kritis sebagai mekanisme pengelolaan kekuasaan, dengan tetap menjadikan 

syariat sebagai rujukan normatif utama. Selain itu, penelitian selanjutnya 

disarankan untuk mengkaji lebih lanjut implementasi konsep demokrasi 

sebagai uslūb siyasī dalam konteks negara-bangsa Muslim, baik melalui 

pendekatan perbandingan hukum maupun analisis kebijakan publik, guna 

memperkaya pengembangan ilmu hukum Islam yang kontekstual dan 

aplikatif. 

 

Daftar Pustaka 

Abdullah, M. (2018). Demokrasi dan Islam kontemporer: Kajian normatif dan 
kontekstual. Jakarta: Pustaka Alvabet. 

Ali, F. (2021). Politik Islam dan demokrasi: Perspektif hukum kontemporer. 
Bandung: Refika Aditama. 

Auda, J. (2016). Maqasid al-Shariah as philosophy of Islamic law: A systems 
approach. London: International Institute of Islamic Thought. 

Djazuli, A. (2016). Siyāsah Syar’iyyah: Perspektif hukum Islam. Yogyakarta: 
Pustaka Pelajar. 

Effendy, B. (2017). Islam, demokrasi, dan praktik politik di Indonesia. Jakarta: 
Kompas Media. 

Hallaq, W. B. (2015). Shari’a: Theory, practice, transformations. Cambridge: 
Cambridge University Press. 

Held, D. (2016). Models of democracy (3rd ed.). Cambridge: Polity Press. 

Ibrahim, M. (2016). Penelitian hukum Islam: Metode dan aplikasi. Bandung: 
Alfabeta. 

Kamali, M. H. (2019). The interplay of Islamic law and modern democracy. Kuala 
Lumpur: Ilmiah Press. 

https://ejournal.ssapontianak.ac.id/index.php/Istihsan
https://ejournal.staika.ac.id/index.php/ijtihad


 Ijtihad: Jurnal Studi Hukum Islam 
Vol. 3, No. 2, 2025 ISSN: 3024-8892 

Official Website:  https://ejournal.staika.ac.id/index.php/ijtihad   

 

Ijtihad: Jurnal Studi Hukum Islam  17 of 17 

Mahfud MD. (2017). Konstitusi, demokrasi, dan hukum Islam di Indonesia. 
Jakarta: Rajawali Press. 

Marzuki, P. M. (2017). Penelitian hukum. Jakarta: Kencana. 

Nasution, H. (2019). Musyawarah, demokrasi, dan partisipasi politik umat 
Islam. Medan: USU Press. 

Rahardjo, S. (2018). Hukum dan politik: Telaah normatif kontemporer. 
Yogyakarta: Penerbit Kanisius. 

Rofiq, A. (2020). Democracy and Islamic law: Normative and practical 
perspectives. Jakarta: Prenadamedia Group. 

Salim, R., & Nurbani, M. (2017). Konsep legitimasi kekuasaan dalam Islam 
kontemporer. Jakarta: Kencana. 

Sidharta, R. (2017). Islam dan demokrasi: Telaah filosofis dan normatif. 
Bandung: Pustaka Setia. 

Sukardja, A. (2017). Kepemimpinan politik dan ketaatan dalam Islam. 
Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

Soekanto, S., & Mamudji, S. (2019). Penelitian hukum normatif: Teori dan 
aplikasi. Jakarta: Rajawali Pers. 

Syarif, M. (2018). Democracy and Islam: Limits and possibilities. Jakarta: 
Kencana. 

Tahir, M. (2019). Musyawarah dan demokrasi dalam perspektif hukum Islam. 
Jakarta: Prenadamedia Group. 

Zuhaili, W. (2016). Fiqh siyasah: Governance in Islam. Jakarta: Gema Insani 
Press. 

Al-Qur’an, Terjemahan, Tahun. QS. Al-An’am:57; QS. Ash-Shūrā:38. 

Bukhari, M. I., & Muslim, I. (Tahun). Sahih Bukhari & Sahih Muslim. Riyadh: 
Darussalam. 

Abdullah, A. (2018). Islamic political thought in Southeast Asia. Singapore: NUS 
Press. 

Kamali, M. H. (2016). Principles of Islamic jurisprudence (3rd ed.). Cambridge: 
Islamic Texts Society. 

Hallaq, W. B. (2016). Shari’a and political authority: Reconsiderations. Oxford: 
Oxford University Press. 

Rofiq, A. (2019). Instrumental democracy in Muslim societies: Normative 
analysis. Bandung: Refika Aditama. 

https://ejournal.ssapontianak.ac.id/index.php/Istihsan
https://ejournal.staika.ac.id/index.php/ijtihad

